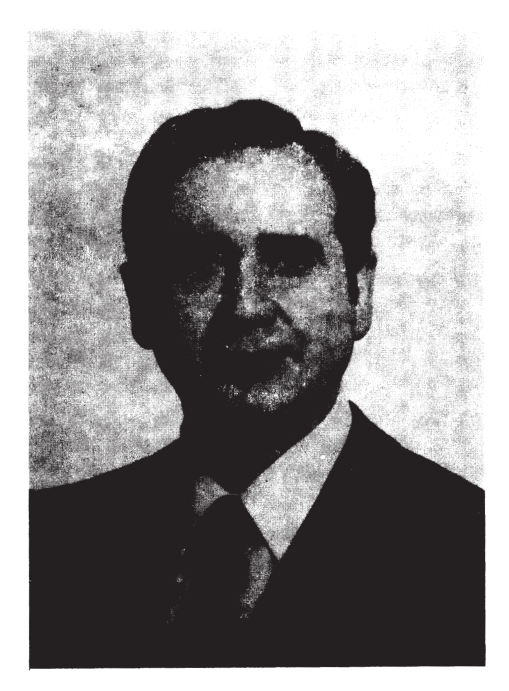
## A.C.N. DE P.



Abelardo Algora, nuevo Consejero de EDICA.

### BOLETIN INFORMATIVO N° 2 - 1.979 (XXV)



### SUMARIO

|   | A | . ( | N<br>J | N. | D | E | • |   |   |
|---|---|-----|--------|----|---|---|---|---|---|
|   | B | 0   | L      | E  | T | I | N | İ |   |
| N | F | 0   | R      | M  | A | T | I | V | 0 |

 $^{\circ}$  \* N° 2 - 1.979 - (XXV)

Print:

Lan L. de Simón Tobalina

ión: A.C.N. de P.

Peral, 58

1:DRID-3-

···ize:

· . . N. de P.

Sito Legal: M. 244-1.958

|                                                                                                    | Págs                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| JEMAS PARA MEDITAR: -Estímulo y acicate                                                            | 34                   |
| SEMANA TEOLOGICA:                                                                                  |                      |
| -La democracia dentro de la Iglesia(l <sup>a</sup> parte)                                          | 35                   |
| MUNDO CATOLICO:                                                                                    |                      |
| -Redemptor Hominis (Glosa)                                                                         | 48                   |
| LOS PROPAGANDISTAS ESCRIBEN:                                                                       |                      |
| -Humanismo cristianoBajo el signo de la herencia                                                   | 51<br>52             |
| IDEAS RECOGIDAS ACA Y ALLA:                                                                        |                      |
| -Liberación integral                                                                               | 55<br>55<br>55       |
| LEIDO PARA VOSOTROS:                                                                               |                      |
| -Teología de la liberaciónEspaña y ONUSigno de contradicciónMensaje a la Iglesia de Latinoamerica. | 56<br>58<br>59<br>60 |
| VIDA ASOCIATIVA:                                                                                   |                      |
| -Centro de Murcia                                                                                  | 61<br>62             |
| NUESTRA PORTADA:                                                                                   |                      |

-El Presidente de la A.C. de P.

### \*Temas para Meditar\*

#### ESTIMULO Y ACICATE

Las primeras elecciones legislativas posteriores a la aprobación de la Constitución han arrojado un resultado favorable a la UCD que con el apoyo, pactado o no, de CD podrá gobernar durante un periodo de cuatro años sin necesidad de negociar ningún nuevo "consenso" con el Partido Socialista Obre ro Español. Se acrecientan, por tanto, las responsabilidades que pesan sobre miembros de la A.C. de P. pertenecientes, al propio tiempo, a UCD, que ocupan puestos de mando y de responsabilidad en el Estado o que desde dicho partido político, al que están afiliados, intervienen en debates y asambleas cuya influencia en la vida pública es notoria. A.C. de P. no es un partido político, ni lo ha sido nunca ni podrá serlo mientras sea fiel a su misión. Respeta el pluralismo político en su seno mientras no se desborde el marco dentro del cual puede ejercitar sus opciones un seglar comprometido en el apostolado cristiano. Pero no puede contemplar con indiferencia el desarrollo de la vida pública en cuanto se relaciona con valores e instituciones que definen el sentido cris tiano de la vida. La despenalización del aborto, la protección de la institución familiar, la elección por los padres de los educadores de sus hijos, la garantía y efectividad de los derechos humanos y tantos otros problemas planteados con carácter urgente en estos momentos en que están en trance de discu sión parlamentaria las leyes complementarias de la Constitución, obligan a -nuestra Asociación a una actitud vigilante y orientadora.

Gozan de plena libertad e independencia los propagandistas en su actividad política siempre que ésta no sea opuesta a los deberes esenciales de todo católico ni contradiga la Ley de Dios y de su Iglesia. La Asociación nun ca ha formulado exigencias políticas a sus miembros, reservándose, al mismo tiempo, su libertad para censurar su labor cuando sea necesario. A lo que está siempre dispuesta es a estimular la realización del Bien Común. Es muy gra ve la exigencia de soluciones adecuadas para los problemas que tiene planteados la sociedad actual. No podemos comer pan a manteles tranquila y sosegadamente mientras haya hambre de pan y sed de justicia. Deber de esta hora es des en actuaciones concretas el principio expresado sintéticamente por Juan Pablo II con su certera alusión a la "hipoteca social" que debe gravar a la propiedad privada. Justificaría este tema la redacción de un amplio progra ma socio-económico y jurídico. La sociedad vigila nuestra actuación de aposto lado seglar. Tenemos que demostrar nuestro amor a Dios transformando el mundo al servicio de los más necesitados. Nuestro carácter de propagandistas nos obliga a dar testimonio cálido y urgente de nuestra disponibilidad a sacrificarnos por cuantos necesitan nuestra ayuda moral y material.

Día llegará en que la sociedad española pregunte: ¿qué hicieron los propagandistas para conseguir una España más justa, más solidaria, más libre, más cristiana? Que llegado ese día no tengamos que avergonzarnos de nuestra - abulia, de nuestra pereza, de nuestra complicidad con los cómodos, con los - egoistas.

### 'SEMANA TEOLOGICA"

#### "LA DEMOCRACIA DENTRO DE LA IGLESIA" (1ª PARTE)

Ponente: D. José Ma Setién-Obispo.

INTRODUCCION: El porqué del planteamiento. Estrategia o autenticidad.

La Iglesia ha de tener su sitio en una sociedad democrática. Una sociedad que pretende asegurar espacios de libertad y cauces de participación activa a las personas y a los grupos sociales, ha de garantizar también a un grupo religioso, arraigado en nuestra comunidad política, cual es la Iglesia Católica, esas garantías ofrecidas sin discriminaciones a la sociedad.

No se agotan ahí, sin embargo, las pretensiones de la Iglesia. - Ella es consciente de tener una visión del hombre que deriva de su fe en Jesucristo y de la iluminación que, a partir de esa misma fe, deri va sobre el ser, el sentido, la consumación de la existencia humana. Es normal que esta visión de la vida humana lleve consigo inseparable mente una interpretación de la vida social en sus diversas manifestaciones, desde la familia hasta la comunidad política y el orden internacional.

Esta es la razón fundamental por la que ella no solamente quiere estar en una sociedad democrática, sino que además habla de democracia, afirma los valores propios de una sociedad democrática y, hasta cierto punto, cuando defiende el reconocimiento práctico de los derechos humanos, urge la realización de una sociedad democrática.

No es extraño, por ello, que al presentarse ella en la palestra de la convivencia política como defensora o promotora de la democracia, sea interpelada por esa misma sociedad sobre la verdad y la credibilidad de sus proyectos y urgencias democráticas, a partir de la realización práctica que esas exigencias tienen en el interior de la misma Iglesia.

De esta manera, el tema de la democratización de la sociedad se convierte en un problema de democratización de la misma Iglesia. Es ésta, si no me equivoco, la línea lógica de pensamiento subyacente a la dinámica de las conferencias de este ciclo sobre "La Iglesia" en la sociedad democrática" y que termina por plantear el tema de "La democracia en el interior de la Iglesia".

Tengo que confesar, sin embargo, que si nuestros planteamientos relativos a la democracia en la Iglesia quedaran ahí, habríamos parcializado peligrosamente las perspectivas desde las que hemos de abordar este problema. Uno de los riesgos al que más tarde me he de referir en el esfuerzo de comprensión del hecho eclesial, como cuerpo organizado y comunitario, es el del "mimetismo" respecto de la sociedad civil. En otras palabras, el riesgo de la autocomprensión de la Iglesia a partir del Estado, de la comunidad política; lo que no puede menos de llevarnos a la pérdida de la originalidad del hecho eclesial y al vaciamiento de sus contenidos más originales.

Por ello, volviendo al punto de partida inicial, la Iglesia no ha de plantearse la exigencia de su propia democratización para poder hablar de democracia; no creo que ella deba aceptar el reto de ser democrática para que merezca credibilidad la palabra que ella pueda pronunciar sobre la democracia. Es sabido que este planteamiento se hace frecuentemente; está ahí y no es invención mía.

La única razón básica de que una palabra merezca crédito está en la autenticidad de quien la pronuncia; la Iglesia debe hablar desde sí misma y siendo ella misma, sin condescender con la tentación de adaptaciones estratégicas que, en definitiva, la harían todavía menos creíble. Si la Iglesia ha de ser democrática y en qué

medida ha de serlo, ha de buscarlo en el esfuerzo por comprender mejor su propia identidad. Sin ignorar, claro es, que la sensibilidad cultural e histórica han de ser un estímulo y un prisma de interpretación de esa misma realidad eclesial.

Desde esta honradez fundamental de una Iglesia que quiere comprenderse mejor a sí misma, en referencia a los valores socio-culturales de un momento histórico determinado y su referencia a las conquistas logradas por el espíritu humano que trata de hacer cada vez mejor su propia historia, ha de abordarse a mi juicio este tema tan importante de la democracia en el interior de la Iglesia. Y perdonad esta introducción que consideraba necesaria para situarnos bien ante el problema.

#### I) LA UTOPIA DEMOCRATICA Y LOS MODELOS DEMOCRATICOS. APLICACIO-NES ECLESIALES.

#### a) Utopía y modelos democráticos en la sociedad civil

Después de todo lo dicho, yo creo personalmente que es perfectamente legítimo y además necesario plantearse la cuestión de la democracia en la Iglesia. En el contexto cultural en el que nos movemos, la palabra democracia ha adquirido la capacidad de significación de algo que, más allá de las formas concretas de su realización político-social, expresa una aspiración no lejana de la utopía. La utopía humana, en el ámbito de la convivencia cívico-política, incorpora como uno de sus elementos constitutivos e incluso globalizadores o envolventes, el ideal de la democracia.

No es fácil materializar después en concreciones ulteriores, qué es lo que realmente significa la utopía democrática. Es posible con todo afirmar que la democracia está estrechamente unida con el reconocimiento eficaz y real de eso que llamamos "los derechos humanos"; más aún, cabe decir que es "la doble aspiración hacia la igualdad y la participación, la que trata de promover un tipo de sociedad democrática" (cfr. OA, nº 24). Derechos humanos, igualdad, participación, son las bases de una sociedad que quiera decirse verdaderamente democrática.

Lo que sucede es, como advertía con razón la carta de Pablo VI, OA, nº 24, que entre los diversos modelos que han sido propuestos para promover ese tipo de sociedad democrática, ninguno llega a satisfacer completamente, por lo que la búsqueda queda abierta entre las tendencias diversas, ideológicas y pragmáticas. Y es precisamente esta inadecuación entre la aspiración democrática y los modelos concretos propuestos o realizados, lo que puede servirnos para situar bien el tema dentro de la Iglesia.

#### b) Peculiaridad del hecho democrático en la Iglesia

En la medida en que la democracia es un valor humano indiscutible para la convivencia social, reflejo del reconocimiento real del carácter libre, dinámico, creador del hombre, expresión de la aceptación práctica y eficaz de la dignidad humana y de los derechos que de ella derivan, esa democracia tiene que estar o tiene que entrar en la Iglesia.

A partir de aquí es desde donde comienzan los interrogantes: cómo realizar un modelo de vida comunitaria democrática dentro de la Iglesia para que, en la fidelidad a su propio ser, sin transposiciones por pura imitación, de fórmulas que ni siquiera en la so-

ciedad política son capaces de realizar la utopía democrática, incorpore a la Iglesia esa conquista real del espíritu humano que es la democracia.

En lo que vengo diciendo he hecho alusión, más de una vez, a dos realidades: la exigencia de la propia identidad de la Iglesia, el riesgo del mimetismo. Quisiera exponeros algunas razones experimentales, de carácter casi intuitivo, que justifican esta forma de hablar.

Tomemos el tema de la participación. Todo grupo que quiera asegurar la participación activa de los miembros que lo integran, incluso con un poder eficaz de deliberación en el momento de tomar decisiones, se encuentra desde el primer momento con un problema grave que tiene que resolver: quiénes constituyen el grupo. La razón es sencilla: no pueden decidir por el grupo quienes no pertenecen a él; lo contrario sería la negación misma de la democracia. Una solución equivocada de este problema que se plantea ya de entrada, afectaría muy gravemente a la misma identidad del grupo. El Estado resuelve el problema a base de datos objetivos, constatables y verificables, determinados rigurosamente por la ley; a nadie se le ocurre medir el grado de patriotismo para condicionar a él la concesión del derecho de voto.

Pero pasemos a la Iglesia; ésta, si es algo, es una comunidad de creyentes. La fe es una posición interior, que se manifiesta en expresiones objetivas, pero que no se agota ni se discierne a base de ellas. Es cierto que el bautismo es un dato objetivo, constatable; pero los cristianos hemos sido capaces, al fin, de distinguir que una cosa es la fe y otra el bautismo. ¿Habremos de juzgar o medir la fe de los bautizados para atribuirles un derecho activo de participación decisoria en la vida de la comunidad
cristiana? O será quizás que hemos hecho una transposición que
significa la ignorancia de una diferencia cualitativa del hecho
de la comunidad de fe respecto de otras formas de socialidad humana.

Al reflexionar con vosotros en voz alta estoy pensando en los "cristianos" que lo son en el momento de constituir una Junta para dirigir un centro parroquial, o para disponer de un lugar de reunión más o menos protegido y cuya situación de pertenencia ecle sial no resiste una elemental crítica a pesar de su bautismo.

Pero pasemos al tema de la <u>libertad</u>. A nadie se le escapa que uno de los elementos fundamentales a tener en cuenta en los planteamientos políticos es el de la tensión entre las fuerzas disgregantes de la sociedad, que actúan movidas por intereses económicos, culturales, de nacionalidades, etc., y el consenso necesario para mantener la unidad histórica que la comunidad quiere ser. El carácter conflictivo de la sociedad en que vivimos pone claramente de manifiesto la existencia de fuerzas disgregantes que, aun antes de merecer ningún juicio ético o político, hay que aceptar, sin embargo, como una realidad. Los conflictos de las nacionalidades y el Estado no son más que una prueba de lo que decimos.

Ante esta realidad, aun reconocido el principio de la libertad como expresión de una convivencia democrática, la comunidad
política no abdica de su pretensión de recurrir al uso de la coacción para asegurar lo que ella considera ser una exigencia irrenun

ciable de unidad. Es verdad que la comunidad política no puede apoyarse solamente ni principalmente en la coactividad que supone la existencia de una fuerza pública que tenemos a la espalda; es necesario un mínimo de consenso político, sin el que es imposible la convivencia pacífica. Pero en todo caso la fuerza está ahí.

Este planteamiento ha de hacerse de una forma muy distinta cuando se trata de la Iglesia. Nadie puede ignorar las fuerzas disgregantes que operan en ella, precisamente en el ejercicio de la libertad religiosa que es una de las libertades fundamentales. No sólo en la teoría sino también prácticamente, esa fuerza disgregadora ha dado históricamente como consecuencia el hecho de la ruptura, la secta. La tentación de quienes debían asegurar la unidad eclesial, de recurrir al apoyo del brazo secular, ha sido real y operativa. La unidad eclesial y la unidad política han ido así frecuentemente de la mano. Hoy sabemos que no es ése el mejor camino para conservar la comunión eclesial; y, sin embargo, las fuerzas disgregantes operan en el ejercicio de una libertad que hay que reconocer que es, en principio, legítima.

A la Iglesia se le plantea el problema, del que quizás somos particularmente sensibles los obispos, de asegurar la cohesión de un grupo que, sin embargo, se aglutina solo por una libre adhesión, detrás de la cual no hay ni debe haber instancias coactivas. Más aún, la conquista real de la libertad democrática, tanto en la Iglesia como en el Estado, nos lleva a rechazar cualquier forma de coacción o presión indirecta que partiendo del Estado repercutiera a favor de la unidad eclesial pero con detrimento de la libertad de conciencia, libertad ésta democrática, válida también en el seno de la Iglesia.

¿Será posible resolver en la Iglesia la tensión entre la libertad y la cohesión del grupo, propia de una comunidad democráticamente modelada o inspirada por un talante democrático, a través del esquema político libertad - coacción? Es evidente que son necesarios otros esquemas democráticos diversos.

Permitidme, finalmente, que haga referencia a otro aspecto de este problema que considero de una capital importancia, <u>la autodefinición del grupo</u>. El reconocimiento del principio democrático en sus últimas consecuencias políticas conduce inexorablemente al reconocimiento del derecho de los pueblos a su propia modificabilidad constitucional, a la mutabilidad de sus propios límites territoriales, a la legitimidad de su propia destrucción para dar origen a nuevas realidades políticas, fruto de la tradición histórica, de una parte, y de la creatividad político-cultural del espíritu humano, de la otra. Simplificando el tema cabría decir que son los pueblos los que se crean y se destruyen a sí mismos, porque son dueños de sí mismos y hechura de su dinamismo inmanente.

Quien vea en la Iglesia algo más que el resultado históricosociológico del encuentro de unos hombres que se hallaron coincidentes en el interés común del seguimiento a Jesús de Nazaret resucitado, por muy amplio que sea el margen atribuído a esos mismos hombres para buscar las formas organizativas más adecuadas para vivir su común pertenencia al grupo, habrá de tropezar con un
techo a la libertad en el cual se cambien, por necesidad, los esquemas operativos propios de la democracia cívico-política. Nos
hallamos aquí situados ante la realidad de un "don de Dios", cuyo
contenido y sentido habrá que analizar más detenidamente, pero que
en modo alguno podemos ignorar.

Es la razón fundamental por la cual sclamente los que acogen ese don de Dios, es decir, los "creventes" pueden tener la sintonfa espiritual necesaria para abordar, con garantías de éxito, el tema de la democratización de la Iglesia. Tengo que confesar que siempre me ha extrañado el hecho de que personas no creventes o, mejor, no comprometidas con la Iglesia, hayan tenido la pretensión de juzgar la existencia o inexistencia de una auténtica democracia eclesial a partir de los esquemas políticos.

Creo que con esta triple referencia a la participación, a la libertad y a la creatividad política, ha podido clarificarse lo que quería significar al hablar de identidad y de mimetismo. A la vez que hemos afirmado la vigencia de los valores democráticos para la comunidad eclesial, hemos querido afirmar la originalidad o peculiaridad propia del hecho eclesial, para buscar en función de ella los modos de hacer eficazmente operativa la utopía democrática, válida también a su modo, para la Iglesia. Es esto lo que va a ocupar nuestra atención en adelante.

#### II) FUNDAMENTACION TEOLOGICA DE LA DEMOCRACIA EN LA IGLESIA

#### a) La comunión en la caridad: presencia del Espíritu

Si he acertado a expresar lo que pretendía, habrá quedado claro que nuestra empresa se centra en el empeño por descubrir cómo
pueden ser vividas en nuestra Iglesia las exigencias radicales o
fundamentales de la libertad y de la participación; y ello a partir de una concepción del hombre que consolida los derechos fundamentales que derivan de su dignidad reconocida. Esto es lo que hemos llamado la intuición utópica de una convivencia democrática.

Una forma de enfrentarnos con el tema sería la de conjugar la libertad religiosa que toda comunidad religiosa debe salvar, con la afirmación operativa de los cauces y modos de participación que esa comunidad podría y debería ofrecer. Es realmente un camino válido y nosotros lo utilizaremos también. Pero no podemos quedarnos ahí.

Ya he indicado que sólo desde una actitud de fe es posible llegar a la comprensión de la Iglesia, y sólo desde esa comprensión acertamos a descubrir la identidad eclesial que estamos tratando de conjugar con los valores democráticos. Y es esa nueva dimensión la que nos sitúa frente a la realidad del Espíritu que opera en la totalidad de la comunidad eclesial y es la fuente de su libertad, de su unidad y de su creatividad. La democracia en la Iglesia no puede ser solamente para defender los derechos humanos de quíenes la integran, en el ámbito específico de sus creencias y comportamientos religiosos; ella, la democracia, debe ser la exigencia ineludiblede dejar actuar al Espíritu a través de todas sus manifestaciones, en los creyentes, en los ministerios, en los servicios, en la caridad, y, al mismo tiempo, el fruto de esa acción interior que produce fraternidad, comunión, comunicación, es decir, Iglesia.

Desde este punto de vista no tengo ninguna duda en afirmar que si se hace de verdad Iglesia, se tendrá que ir haciendo utopía democrática en la más rigurosa exigencia de los valores que ella afirma y promueve.

Esta referencia al Fspíritu nos es muy necesaria a nosotros los católicos que, a partir de una eclesiología apoyada básicamente en Cristo, hemos potenciado más bien una visión vertical de la estructura eclesial, en lugar de descubrir la dimensión horizontal y comunitaria que la presencia del Espíritu en toda la Iglesia,

debería traer a un primer plano. Se ve la repercusión que esta diversa perspectiva ha de tener necesariamente en los planteamientos que traemos entre manos.

Si intensificamos el carácter cristológico de la Iglesia aparecerá en primer lugar la imagen de Cristo que, enviado por el Padre, escoge a sus apóstoles, quienes a su vez constituyen una comunidad, a la que dotan de todos los elementos estructurales y ministeriales para que pueda cumplir su misión. Prevalece aquí una visión vertical en la que la dimensión democrática que estamos buscando fácilmente aparecerá como una especie de usurpación o conquista de poder que debería mantenerse intacto para no atentar contra las bases fundacionales, enraizadas en el mismo Cristo.

Si, por el contrario, se pone el acento en la totalidad de la Iglesia y en su dependencia del Espíritu, éste aparecerá como el elemento dinamizador que hace crecer y da unidad al cuerpo de Cristo, haciendo imposible la comprensión de Cristo sin la Iglesia. El acento se pone así en la dependencia continua y siempre actual de la Iglesia respecto del Espíritu Santo. La horizontalidad eclesial, el pueblo cristiano, asume así una dinámica creadora que no estaría suficientemente subrayada en la perspectiva anterior.

Creo que el acierto en la conjunción armónica de esta doble perspectiva puede ayudarnos, no poco, para resolver nuestros problemas "democráticos" desde una base teológica sólida, más allá de las ideologías políticas transferidas a la comunidad eclesial. Es ahí donde habremos de armonizar el carácter de tradición histórica que se nos impone como un dato con el que hay que contar y que engarza nuestra realidad eclesial actual con el principio fon-

tal que es Cristo y, por otra parte, la dinamicidad creativa de una Iglesia que no solamente es fiel al pasado sino respuesta a una historia que el Espíritu está haciendo hoy en la Iglesia y en el Mundo. La Iglesia no puede ser ni pura tradición ni pura historia, porque es el mismo el Espíritu que operó en Cristo, el que opera ahora en la comunidad.

A la vez que la Iglesia es apostólica porque los Doce son los testigos de la vida histórica de Jesús, de su ministerio y de su resurrección, lo es también porque los Doce reunen permanentemente a la comunidad cristiana en la Eucaristía para hacer de ella el signo y el anticipo de la comunidad escatológica que será fruto también del Espíritu, que está ya operando desde ahora haciendo la comunidad de la caridad. La Iglesia aparece así permanentemente referida a Cristo y al Espíritu, y es en la comprensión total de esta doble relación donde han de ponerse la estructura y el amor que hagan de ella la "comunión de la caridad"; en esta "comunión de la caridad" hallaremos la expresión religiosa de los valores de la democracia en la comunidad cristiana.

#### b) Dimensión histórica de la estructura eclesial

Quiero sacar algunas consecuencias prácticas de esta reflexión teológica que puede parecer a algunos lejana de la realidad. Ante todo la necesidad de superar los dogmatismos de doble sentido, tanto verticalistas como horizontalistas, los dogmatismos de las imposiciones "jerarquistas" o "demócratas", que tanto en un caso como en otro ignoran la gran dosis de sentido histórico y práctico que se ha de tener en el momento de conjugar aquellas dos referencias para dar con modelos operativos concretos y prácticos. Tengo la persuasión personal de que muchas de las controversias que vivimos en el interior de la Iglesia, relativas a su organización, formas de distribuir el ejercicio del poder o de los centros de influencia, etc. tienen su origen en la falta de dinacismo de una comunidad que quiere ofrecer algo a los demás y que ha puesto su impulso misionero y caritativo, por encima de las discusiones organizativas propias de los "ghettos".

Deberíamos buscar entre todos los que decimos formar la comunidad cristiana poner en primer lugar el objetivo de potenciar en nosotros y en la sociedad, el logro de la comunidad fraternal que debe anticipar la comunidad final de los hombres con Cristo y entre sí; y solo en un momento muy secundario, con un carácter instrumental y fuertemente teñido de relatividad histórica, el problema de nuestras cuestiones y aun querellas organizativas. Me hace la impresión de que en ocasiones, lo mismo que sucede en la vida política, los cristianos al igual que los políticos, hacemos de la "política" un fin en sí mismo, ignorando su funcionalidad en razón del bien común, es decir, de los fines a los que los políticos deben servir. Lo cual no puede menos de ser, hay que reconocerlo, un signo de debilidad o de egoísmos personales o colectivos.

Superado ya el escollo de un peligroso y estéril mimetismo respecto de la comunidad política, y establecidas muy someramente las bases teológicas que tienen que sostener el dinamismo democratizador o comunitario de la Iglesia, podemos insinuar algunas formas de actuación más prácticas que, por necesidad, habrán de tener esa relatividad histórica que acabamos de afirmar. En otras palabras, se trata de posibilitar la acción del Espíritu para que haga

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

de la Iglesia la comunión de la caridad en la libertad y en el esfuerco comunitario, en la libertad y en la participación, en la espontaneidad en el amor comprometido.

## Glosa de nuestro Consiliario a la "REDEMPTOR HOMINIS"

#### EL TEMA CENTRAL

El tema central de la encíclica "Re demptor Hominis" es el tema del hombre. Pero no se trata de un texto de antropología filósofica ni siquiera teológi ca. Es una bella y profunda catequesis sobre el hombre visto desde Jesucristo, en Jesucristo y para Jesucristo. Y con tra lo que algunos temían o esperaban, Juan Pablo II presenta su enseñanza en el más amplio marco del diálogo con -otras iglesias y otras ideologías: "La verdadera actitud ecuménica significa amplio marco del diálogo con otras -iglesias, otras religiones y otras --ideologías: "La verdadera actitud ecuménica significa apertura, acercamiento, disponibilidad al diálogo, búsqueda común de la verdad en pleno sentido evangélico y cristiano", sin renunciar a lo que la Iglesia ha enseñado de modo constante. "Aunque de modo distinto y con las debidas diferencias hay que aplicar lo que se ha dicho a la activi dad que tiende al acercamiento con los representantes de las religiones no -cristianas, y que se expresa a través del diálogo, los contactos, la oración comunitaria, la búsqueda de los tesoros de la espiritualidad humana que --como bien sabemos- no faltan tampoco a los miembros de estas religiones". -Gracias a la conciencia de lo que es común a todos los cristianos "nos acer camos igualmente a todas las culturas, a todas las concepciones ideológicas, a todos los hombres de buena voluntad. Nos aproximamos con aquella estima, -respeto y discernimiento que, desde -los tiempos de los apóstoles, distinguía la actitud misionera y del misionero. Basta recordar a San Pablo y, -por ejemplo, su discurso en el areópago de Atenas. La actitud misionera comienza siempre con un sentimiento de profunda estima, frente a lo que "en el hombre había", por lo que él mismo,

en lo íntimo de su espíritu, ha elaborado respecto a los problemas más profundos e importantes: se trata de respeto por lo que en él ha obrado el espíritu, que "sopla donde quiere" (núms.
6 y 12).

Porque el Papa cree que hay algo en común entre todas las formas de pensar: estar centradas en el hombre. "Nutrimos la profunda convicción de que no hay en el mundo ningún problema en el que, incluso sobre la plataforma de ideologías opuestas acerca de la concepción del -mundo, no se oponga siempre en primer plano al hombre" (n° 17). Por ello, el Pontífice afirma la necesidad de que -los teólogos establezcan contacto con las ciencias profanas y trabajen con -pluralidad de perspectivas, dentro de la unidad de la fe. "La teología tuvo siempre y continúa teniendo una gran im portancia para que la Iglesia, pueblo de Dios, pueda de manera creativa y fecunda participar en la misión profética de Cristo... Como en las épocas anterio res, así también hoy -y quizá todavía más- los teólogos y todos los hombres de ciencia en la Iglesia están llamados a unir la fe con la ciencia y la sabidu ría, para contribuir a su recíproca com penetración... Este compromiso hoy se ha ampliado enormemente por el progreso de la ciencia humana, de sus métodos y de sus conquistas en el conocimiento -del mundo y del hombre... Sí es lícito -e incluso es necesario desearlo- que el enorme trabajo por desarrollar en es te sentido tome en consideración un -cierto pluralismo de métodos; sin embar go, dicho trabajo no puede alejarse de la unidad fundamental en la enseñanza de la fe y de la moral, como fin que le es propio" (nº 19).

El hombre es la tarea primaria y bá-

sica de la Iglesia: "El hombre en la plena verdad de su existencia, de su ser personal y a la vez de su ser comu nitario y social... Es el primer camino que la Iglesia debe recorrer en el cumplimiento de su misión..." (Nº 14). Pero la encíclica, frente a la tendencia abstractiva y conceptualizadora de nuestra cultura, insiste, con una fuer za y energía que no se encuentra en -ningún documento anterior del Magisterio, en que se trata de cada hombre in dividual y concreto y no de ninguna ge neralización intelectual: "Aquí se tra ta, por tanto, del hombre en toda su verdad, en su plena dimensión. No se trata del hombre "abstracto", sino -real del hombre "concreto", "histórico". Se trata de "cada" hombre, porque cada uno ha sido comprendido en el Mis terio de la Redención y con cada uno se ha unido Cristo... Tal solicitud -afecta al hombre entero, y está centra da sobre él de manera del todo particu lar. El objeto de esta premura es el hombre en su única e irrepetible reali dad humana, en la que permanece intacta la imagen y semajanza con Dios mismo... (n° 13). El estudio del hombre y sus problemas hace a la Iglesia oír la voz de Dios: "De este modo, también el fijarse en el hombre, en sus problemas reales, en sus esperanzas y sufrimientos, conquistas y caídas, hace que la Iglesia misma, como cuerpo, como organismo, como unidad social, perciba los mismos impulsos divinos, las luces y las fuerzas del espíritu... (nº 18).

Las vinculaciones que el Papa establece entre el hombre y Cristo son múl tiples. Jesucristo ha sensibilizado a los cristianos para el problema del -hombre (n° 15). Sólo desde El se escla rece: "Cristo, redentor del mundo, es aquel que ha penetrado de modo único e irrepetible en el misterio del hombre, y ha entrado en su "corazón". Justamen te, pues, enseña el Concilio Vaticano II: "En realidad el misterio del hombre sólo se esclarece en el misterio del Verbo encarnado" (n° 8). En él se nos revela el amor eterno de Dios: "Precisamente El, solamente El, ha dado satisfacción al amor eterno del Padre, a la paternidad que desde el prin

cipio se manifestó en la creación del mundo... Si "trató como pecado" a -aquel que estaba absolutamente sin pe cado alguno, lo hizo para revelar el amor, que es siempre más grande que todo lo creado, el amor que es El mis mo, porque "Dios es amor" (n° 9). Solo esa revelación del amor responde a la más honda necesidad del hombre: "El hombre no puede vivir sin amor. El per manece para sí mismo un ser incomprensible, su vida está privada de sentido si no se le revela el amor, si no se encuentra con el amor, si no lo experi menta y lo hace propio, si no participa en él vivamente. Por eso precisamen te Cristo redentor, como se ha dicho anteriormente, revela plenamente el -hombre al mismo hombre" (n° 10). Según la encíclica "todo hombre está penetra do por aquel soplo de vida que proviene de Cristo". El nos hace trascender la frontera de la muerte: "Esta suerte divina se hace camino, por encima de todos los enigmas, incógnitas, tortuosidades, curvas de la suerte humana en el mundo temporal. En efecto, si todo esto lleva, aún con toda la riqueza de la vida temporal, por inevitable necesidad, a la frontera de la muerte y a la meta de la destrucción del cuerpo humano, Cristo es la única respuesta a la insatisfacción radical del hombre por encima de todos los materialismos: "En esta inquietud creadora bate y pu<u>l</u> sa lo que es más profundamente humano: la búsqueda de la verdad, la insaciable necesidad del bien, el hambre de la libertad, la nostalgia de lo bello, la voz de la conciencia... Esta súplica al espíritu, dirigida precisamente a obtener el espíritu, es la respuesta a todos los "materialismos" de nuestra época. Son ellos los que hacen nacer tantas formas de insaciabilidad del co razón humano... Por esta razón la Igl<u>e</u> sia de nuestro tiempo -época particularmente hambrienta de justicia, de -paz, de amor, de bondad, de fortaleza, de responsabilidad, de dignidad humanadebe concentrarse y reunirse en torno a ese misterio, encontrando en él la luz y la fuerza indispensables para la propia misión" (n° 18). Finalmente, el -ejemplo y la gracia de Cristo nos permi ten realizar una humanidad madura: "Su

Iglesia, que todos nosotros formamos, es para los hombres, en el sentido de que basándonos en el ejemplo de Cristo y colaborando con la gracia que El nos ha alcanzado, podamos conseguir aquel "reinar", o sea, realizar una humanidad madura en cada uno de nosotros. Humanidad madura significa pleno uso del don de la libertad que hemos obtenido del Creador... Este don encuentra suplena realización en la donación humana sin reservas de toda la persona humana concreta..." (N° 21).

Pero el Pontífice no cree que se -pueda hablar del hombre como un ser ce rrado en sí mismo, sino que ha de considerárselo en una doble religación -esencial: con el mundo infrahumano, de una parte, y con las estructuras socia les, de otra. Respecto a la primera, la encíclica basa su doctrina en la grandiosa visión de San Pablo en el capítu lo octavo de la carta a los romanos: -"¿Es posible que no nos convenzan a nos otros, hombres del siglo XX, las pala bras del Apóstol de las Gentes, pronun ciadas con arrebatadora elocuencia, -acerca de "la creación entera que hasta ahora gime y siente dolores de parto" y "esta esperando la manifestación de los hijos de Dios", acerca de la -creación que está sujeta a la vanidad? El inmenso progreso, jamás conocido, que se ha verificado particularmente durante este nuestro siglo en el campo de la dominación del mundo por parte del hombre, ¿no revela quizás el mismo y por lo demás en un grado jamás antes alcanzado, esa multiforme sumisión a -"la vanidad"? Baste recordar aquí algu

nos fenómenos como la amenaza de contaminación del ambiente natural en -los lugares de rápida industrialización, o también los conflictos armados que explotan y se repiten continuamente, o las perspectivas de autodestrucción a través del uso de las armas ató micas, al hidrógeno, al neutrón y simi lares, la falta de respeto a la vida de los no-nacidos. El mundo de la nueva época, el mundo de los vuelos cósmi cos, el mundo de las conquistas cientí ficas y técnicas, jamás logradas anteriormente, ¿no es al mismo tiempo el que "gime y sufre" y "está esperando la manifestación de los hijos de Dios"? (número 8).

En cuanto a la segunda religación del hombre, la que le vincula esencial mente a las estructuras sociales, la doctrina de la encíclica es tan rica y amplia que no cabe en los límites de este artículo su comentario. Baste decir que, contra lo que algunos más o menos interesadamente esperaban, Juan Pablo II no va menos lejos que sus pre decesores en cuanto a la defensa de -los derechos humanos y en cuanto a la exigencia de profundas transformaciones de las estructuras económicas, políticas y sociales, tanto a nivel nacional como a nivel internacional. (Véanse nú meros 15, 16 y 17).

| _ | _ | _ | _ | _ | <br> | - | _ | _ | _ | - |
|---|---|---|---|---|------|---|---|---|---|---|

Miguel BENZO .-

# ·LOS PROPAGARDISTAS ESCRIBER\*

#### HUMANISMO CRISTIANO

El Papa Wojtyla, ese recio y simpático intelectual con cuya elección nos sorprendió el último conclave, parece haber arrancado unas páginas de su dia rio íntimo para ofrecerlas como una reflexión en alta voz a la meditación de los hombres de nuestro tiempo. La encíclica "Redemptor hominis" tiene un curioso sentido personal, que por su estilo y variedad de temas escapará claramente a los cánones clásicos del magisterio pontificio.

Si no lo supiéramos, podríamos fácilmente descubrir que la pluma que la escribió era la de un cristiano de algún país del Este, teólogo-filósofo, que estaba madurando sus juicios sobre la civilización de Occidente. Como -- aquellas cartas que se suponían escritas por un viajero de algún país imaginario para enjuiciar la civilización - del siglo de las luces (y el lector -- puede recordar aquéllas que Cadalso escribió cubierto con la chilaba de un - marroquí), podríamos quizá titular esta encíclica "Cartas polacas".

El Papa Wojtyla no puede ocultar su gozo ante el mundo de libertad, en que creer en Dios es un acto libre, en con traste con el mundo en que triunfa un "aireismo programado, organizado y estructurado en un sistema político". Y de aquí su canto a la libertad religio sa como compendio de todas las liberta des. El Papa Wojtyla tiene también un asombro gozoso ante el señorío con que el hombre domina con su técnica los recursos del mundo, aunque con una cierta confusión al contemplar cómo los --malgasta y consume sin tino ni justicia.

El Papa se siente gozoso ante un -- mundo de libertad en que el hombre con

firma su destino de señorío sobre el mundo. Pero al mismo tiempo parece entristecido ante el espectáculo de hombres que dilapidan ese tesoro, anteponiendo la técnica, las cosas a las per
sonas y la materia al espíritu, olvidando que lo importante no es tener o
poseer, sino ser.

Y en el hilo de esa reflexión se -pregunta por su propia misión, por la misión de la Iglesia, por la misión de los cristianos y por el sentido de la vida de todos los hombres. Y la respues ta, complicada sin duda por el rigor del maestro de teología y filosofía, es, sin embargo, sencilla y coherente. El destino del hombre es, simplemente, ser hombre, y el modelo del hombre es Cristo mismo, que quiso asumir enteramente, sin reservas, la grandeza y la miseria del hombre. Cristo es "el hombre perfecto", que se realizó en una entrega amorosa hasta la muerte en el misterio de la redención.

El texto no tiene la claridad popular de los textos de Juan XXIII, pero al lector más descuidado o torpe le -quedará como poso de su lectura esa re ferencia a Cristo y al hombre. Los políticos de todos los meridianos están leyendo con recelo ese texto, porque no hay en él ninguna receta para las opciones políticas, sino la simple -enunciación de un principio. Ya se habla de los derechos humanos inviolables, y de la declaración universal de derechos, y del bien común como síntesis de la satisfacción de esos derechos. Pero todo eso estaba ya en los documentos de los Papas, de los que se declara continuador, desde Pio XII y -Juan XXIII a Pablo VI. A Pablo VI a -quién le preocupó también el desequili brio del desarrollo entre los pueblos

y el sentido del progreso humano.

Y también el Papa parece seguir el hilo de esa reflexión. Pablo VI se preguntaba, desconcertado por un progreso que se cifraba en un crecimiento económico insolidario, si el verdadero progreso humano no estaba más bien en el desarrollo de la conciencia moral del hombre que le conduciría a tomar sobre sí una solidaridad ampliada y a abrirse libremente a los demás. Se lo preguntaba como una hipótesis que necesitaba to davía ser madurada, pero con una pregun ta que ansiaba una respuesta que no se atrevía a formular. El Papa Wojtyla con testa la misma pregunta con esa imagen de Cristo redentor que toma sobre sí la carga de todos los hombres y se abre de par en par a toda la humanidad.

Juan Pablo II, teólogo y filósofo, en esa reflexión sobre el destino del - hombre, su misión y la misión de la -Iglesia, propone así un humanismo cris
tiano, más allá de todos los humanismos. Claro está que con un signo neto
de utopía, porque el hombre que toma por modelo a Cristo no puede más que participar en alguna medida de esa humanidad divina. Pero ésa es la misión
de todas las utopías: ser como una luz
que nos conduce por el camino, la vida
y la verdad. Palabras evangélicas que
el Papa cita y glosa como fundamento del humanismo cristiano.

(Y una última pregunta, entre paréntesis, para terminar: ¿Habrá leído este Papa, que hizo su tesis sobre San Juan de la Cruz, "Los nombres de Cristo", de fray Luis de León, que también proponía a Cristo como modelo del progreso humano?).

Luis SANCHEZ AGESTA.-(De "YA")

######################

#### BAJO EL SIGNO DE LA HERENCIA

Bajo el signo de la herencia ha colocado Juan Pablo II su primera encícli ca. No es deducción mía. Es declaración expresa del propio autor, consignada en la primera parte del documento.

La Iglesia es heredera de un depósito. El Papa es garante de la observancia fiel de todos los requisitos que -exige la custodia de ese depósito. Son tres las líneas que se observan en la declaración de Juan Pablo II: una, la herencia magna del misterio de la encarnación, verdad primordial y sentido maximo de la historia humana. Y en conexión con ella, el hecho de la sucesión apostólica, de la que Juan Pablo II es hoy titular, y en la que se fundamenta el puesto absolutamente singular que la sede de Pedro ocupa en la Iglesia. Esta es la herencia o tradición apostólica.

Pero hay un capítulo más cercano en el catálogo de bienes y cargas heredita

rias. Juan Pablo II recoge el magisterio y el gobierno de Juan XXIII y de - Pablo VI. Respecto a su inmediato suce sor Juan Pablo I, el actual Papa no so lo continúa sino que asume este breve, intenso, luminoso y confortante ponticado desde su mismo punto de partida.

Dentro de esta segunda línea del de pósito hereditario, Juan Pablo II ha - hecho un elogio, cordial y agradecido, de la obra y de la figura de Pablo VI. Su paciencia y su valentía, su equilibrio y su sacrificio. Y ha subrayado en la inmensa obra de Pablo VI dos documentos: la encíclica "Ecclesiam suam" y la exhortación "Evangelii nuntiandi", que gravitan continuamente sobre todo el contenido posterior de la encíclica "Redemptor hominis".

Pero queda una tercera línea heredi taria: la del Vaticano II. Bien puede decirse que esta reciente encíclica es eco nítido, expresión concentrada, apunte intenso de claro desarrollo de cuanto el Vaticano II ha enseñado. En casitodas sus páginas se menciona al Vaticano II, y son más de sesenta las referencias expresas de los documentos contiliares. De esta herencia conciliar - Juan Pablo II subraya en esta primera parte de su encíclica el principio de la colegialidad episcopal, la acción - ecuménica y también la responsabilidad solidaria de todos los miembros del -- pueblo de Dios.

Debo detenerme aquí porque ha llegado la hora de volver sobre el Vatica no II. En sus últimos años, Pablo VI, en no pocos documentos, y concretamente dirigiéndose a los cardenales y pre lados de la curia romana, recordó que él había sentado en orden a la aplicación del Concilio, sólo una gran premi sa: la que definía el camino exacto pa ra la correcta interpretación y aplica ción acertada de las enseñanzas del Va ticano II. Y advertía que era llegada la hora de extraerla conclusión defini tiva de la premisa que él había establecido. Juan Pablo II es el Papa que ha de perfilar y concluir esa conclusión, y bien puede calificarse la encí clica "Redemptor hominis" de base primera para el desarrollo y práctica inmediata de tal conclusión. Señalado el camino, hay que recorrerlo con decisión, sin extravíos laterales.

En esta parte introductoria de la "Redemptor hominis", Juan Pablo II distingue nítidamente la situación de la Iglesia en el interior de la misma y la situación de la Iglesia ante el exterior, ante el mundo contemporaneo en general. No voy a abordar la segunda perpectiva. Me limito a subrayar lo que dice respecto de la primera.

Sumariamente, pero con claridad -castante, alude al criticismo interior
que ha aquejado a la Iglesia posconciliar, como dolencia que hay que remeciar. La conciencia profunda que la -lglesia ha adquirido con motivo del Va
ticano II, a pesar de ciertos síntomas
de vida, crisis y derrumbamientos ha -acquirido niveles altos y dosis energí

cas para la recuperación decisiva de su identidad propia, en esta hora que Juan Pablo II denomina "nueva ola" de la vida de la Iglesia.

Y en torno al tema del ecumenismo se nos advierte que también en este - campo hay que mantener los justos límites. Ni se justifica el abandono ni -- tienen razón los portavoces perpetuos de temores inmovilizantes. Como tampoco puede admitirse la posición frívola o - la actitud intencionada de renunciar o dañar la herencia de la fe y de la moral que la Iglesía tiene recibida.

He dicho que parece llegada la hora de estudiar de nuevo el Vaticano II. La perspectiva en la que nos encontramos, a casi veinte años de su convocatoria, la experiencia habida, el extraordinario magisterio, en gran parte paradójicamen te desconocido, de Pablo VI, e incluso el contraste que se da entre la apelación continua al Vaticano II y el desconocimiento real de lo que realmente enseño el Concilio, así como la línea clara que Juan Pablo II ha establecido en Puebla y ha marcado ahora con su reciente encícli ca, amén de la agravación alarmante de la crisis del hombre contemporáneo, cons tituyen otros tantos motivos para volver a la lectura cordial del Vaticano II. --Aquí sí que podría hablarse de "relectura", dando al prefijo de esta palabra la honda significación de lección condicionada e iluminada por el magisterio posconciliar de Roma. La única interpretación correcta de las enseñanzas concilia res es el Papa ayudado, como es sabido, por las instituciones que se han desarro llado por impulso del Vaticano II como órgano de fecunda colaboración y asesora miento del Papa.

En Puebla, hace escasamente tres semanas, Juan Pablo II ha recordado de nue vo lo que para los católicos significa - la doctrina social de la Iglesia en el diálogo con el mundo contemporáneo. También hay en la encíclica (Redemptor hominis) testimonio vivo de esta preocupación del Papa. El tratamiento que en ella se hace sobre la situación del hombre en el mundo actual está transido todo él de la doctrina de los Papas modernos y del

Concilio sobre la magna cuestión social que sigue atenazando, aunque con módulos distintos, aceleración diferente e inéditas complejidades, a la humanidad camino del recodo final del segundo milenio.

Invoco esta presencia subyacente de la doctrina social de la Iglesia en la "Redemptor hominis", porque late en -- ella una exigencia grave para la conciencia social de todos los católicos. Es fácil entretenerse en condenaciones de sistemas. Resulta algo más difícil el detenerse para examinar la propia -- conciencia en el grave campo de la moral social. El Papa ha invocado expresamente la escena del juicio final, don de la medida de la sentencia vendrá dada por la asistencia al hermano necesi-

tado. Creo que siempre es mejor, individual y colectivamente, atender a las urgencias graves de conciencia que los documentos de los Papas imponen a los individuos y a las colectividades. Y en este sentido, el signo de la herencia con que se inicia la reciente encí clica no es consagración de conservadu rismo de interés, sino apelación decidida a los sacrificios que exige hoy de los católicos el escándalo social de la riqueza acumulada y de la prepo tencia de unos pocos frente a la situa ción de insuficiencia de los más en el plano nacional y sobre todo en el plano internacional.

José Luis GUTIERREZ GARCIA
(De "YA")

#### \* Ideas Recogidas

#### Acá y Alla \*

#### LIBERACION INTEGRAL

Henri Fesquet dedica en Le Monde un interesante recuadro a las fuentes de la "liberación integral" que pueden encontrarse en textos evangélicos y eclesia les para clarificar los juicios contradictorios, confusos y parciales que se nan formulado por algunos antes durante y después de la polémica conferencia de Puebla.

#### DEL EVANGELIO

San Mateo XIV, 17 y versículos siguientes. Jesús multiplica los panes y - los peces para dar de comer a la muchedumbre hambrienta.

San Mateo (XXV, 34-46). Entrarán en el reino de los cielos aquéllos que - cayan dado de comer y de beber a los que tenían hambre y sed. Irán al fuego eter co los que no quisieron dar de comer y de beber a quienes padecían esa necesidad. Todo lo que habéis dejado de hacer con el menor de mis hermanos, es conmigo mis con quien no lo habéis hecho".

San Mateo (IV, 1-5, 4.-). El hombre no vive solamente de pan sino también de toda cosa que sale de la boca de Dios.

EXHORTACION APOSTOLICA EVENGELII NUNTIANDI DE PABLO VI DE 8 DE DICIEM BRE, CITADA EN PUEBLA POR JUAN PABLO II.

La Iglesia tiene el deber de anunciar la liberación de millones de seres huzanos y de ayudar al nacimiento de esa liberación, de dar testimonio por ella, de cacer que sea total. Eso no queda fuera de la evangelización.

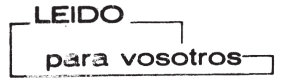
Entre evangelización y promoción humana hay lazos profundos de orden antropelógico y de orden teológico. El plan de la Redención atañe a situaciones muy -tencretas de la injusticia a combatir y de la justicia a restaurar. Es imposible ateptar que la obra de la evangelización pueda descuidar las cuestiones extremamente graves concernientes a la justicia, la liberación, etc. Si eso ocurriera, equivaldría a ignorar la doctrina del Evangelio sobre el amor al prójimo.

Muchos cristianos generosos (...) tienen frecuentemente la tentación de religir la misión de la Iglesia a las dimensiones de un proyecto simplemente tempotal (...). Por ello subrayamos la necesidad de reafirmar claramente la finalidad específicamente religiosa de la evangelización.

Se deduce de estos textos -comenta Fesquet- que cuando la Iglesia habla liberación se refiere a liberación integral sin confundir el dominio temporal rutrir el cuerpo) y el dominio espiritual (conversión del corazón).

El Mariscal Lyantey solía decir: "La mayor parte de los errores proceden - de que se coloca la conjunción "o" donde habría que poner la conjunción "y". Y Maritain: "distinguir para unir". La Iglesia no es "centrista" para usar la expresión de Méndez Arceo. So pretesto de justo medio, el centrismo no vacila en adoptar tintas medias y prestarse a compromisos. Por el contrario la Iglesia -- busca el "centro", es decir, el rigor y la exigencia. Cuando un proyectista de cine quiere colocar una imagen en su punto exacto sobre la pantalla ajusta por retoques sucesivos el objetivo hasta que obtiene una perfecta visión. Tal es, - de alguna manera, el comportamiento obligado del teólogo que debe articular to- dos los aspectos de la realidad. Lo propio de la verdad católica es ser recapitulación y fin, resumen. Es más fácil excluir que purificar y asumir como lo -- quiere la ley de la encarnación.

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*



#### TEOLOGIA DE LA LIBERACION

Por: Karl Lebmann y otros. - Comisión Teológica Internacional. - B.A.C. -

La Comisión Teológica Internacional, en su deseo de iluminar el problema de la relación entre la promoción humana y la salvación cristiana, viene realizando todo un programa de estudios sobre este debatido tema tan ligado a la situación político-social del mundo y a la vez tan trascendental para la vida eterna. En - la Asamblea plenaria de la Comisión, reunida en Roma del 4 al 9 de octubre de 1976, se leyeron los trabajos recogidos en este libro de la Bac Minor al final del cual se inserta un texto oficial o Declaración de la Comisión Teológica Internacional sobre promoción humana y salvación cristiana.

Karl Lehmann expone el resumen de sus estudios sobre problemas metodológicos y hermenéuticos de la teología de la liberación partiendo de que esta palabra cla ve de nuestro tiempo quiere decir no mera libertad -término abstracto, estático e individualista- sino un proceso histórico de carácter dinámico y social que im plica la toma de conciencia de un estado de opresión y la consiguiente lucha contra toda forma de esclavitud. En su investigación nos da a conocer un triple significado de tan polémico término en cuanto:

- a) denota el carácter conflictivo del proceso social y político en que las clases y pueblos oprimidos se oponen a sus dominadores,
- b) en un plano más profundo, toda la historia se presenta como un proceso de liberación hacia la construcción de un hombre nuevo, hacia una sociedad cualitati vamente diferente,

c) el lenguaje de la Biblia nos ayuda a comprender al presentarnos a Cristo liberando al hombre del pecado, raiz última de toda ruptura de amistad, de toda injusticia y opresión.

Heinz Schutmann en su trabajo, considerado por la Comisión como de especial interés por su método y contenido, trata de la salvación escatólogica de Dios y responsabilidad profana del hombre con orientadoras observaciones que sistematiza en dos grandes apartados que tratan respectivamente del silencio cauto y del silencio deliberado del Nuevo Testamento a propósito de la responsabilidad cristiana en el mundo. Como consideraciones finales expone que el silencio deliberado del Nuevo Testamento ofrece a la teología política modelos de comportamiento muy aprovechables si bien no le proporciona programas políticos sociales y económicos concretos y que no puede interpretarse como un silecio ex clusivamente condicionado por el momento y la situación concreta de la primitiva comunidad cristiana. Su razón de ser más profunda es que todos los compromisos, instituciones, funciones y servicios auténticamente cristianos proceden del Espí ritu y del amor personal, el cual no hace caso de criterios de eficacia y sólo trabaja con medios que, por una parte, respetan la relación trascendente del hom bre con Dios, y por otra, mantienen abierto en el mundo el espacio de las relaciones personales. La irrupción escatológica de Dios en Cristo contiene en sí -misma el conocimiento espiritual de cuándo y dónde es el momento del compromiso revolucionario de amor y de cuándo y dónde es el momento del abandono contemplativo.

<u>González de Cardedal</u>, en sus "Reflexiones ante la nueva situación eclesiol<u>ó</u> gica", trata de descubrir los fenómenos históricos que han llevado al nacimiento de la nueva conciencia eclesial y afirma que los años del postconcilio se han ca racterizado, en sus expresiones más vivas, por una voluntad de reestructurar los contenidos, actitudes y programas de la Iglesia superando la visión meramente -cristológica de ésta al poner de relieve su dimensión pneumatológica según la -cual el Espíritu es tan esencial como el mismo Cristo a la Iglesia. Este intento de nuevo troquelado eclesial se ha llevado a cabo desde tres puntos de referencia" bíblica, ecuménica e histórico-política. Es interesante el estudio que Cardedal hace de los tres elementos mayores y constituyentes del presente espiritual de la humanidad: religiones, culturas y políticas e ideologías. Como característi cas positivas de la nueva eclesiología apunta Cardedal, fundamentalmente, la de soñar con una Iglesia más que obsesionada por la fidelidad a un pasado, gozosamen te abierta a la novedad de la historia, una Iglesia funcional preocupada más que por su propia esencia inmutable, por las personas que la formulan, con la función histórica que ha de cumplir en medio de los hombres, a la luz de la cual pierden importancia los problemas interiores.

Van Balthasar expone breve y expresivamente sus Reflexiones histórico-salvíficas sobre la teología de la liberación. Después de referirse a las articulaciones básicas de la historia de la salvación en el Antiguo Testamento que no es una autoliberación puesto que se reconoce siempre como la "acción magnífica" de Dios, de la estructura de la Iglesia que por ser universal se diferencia de la de Israel, pueblo en el sentido étnico y religioso al mismo tiempo y la recularización del mesianismo nos describe concisamente la situación del cristiano en desermeditada de que los cristianos pueden a veces hacerse responsables de la injusticia social, aún sin provocarla ellos mismos, o por su desconocimiento de lo que debieran informarse, o por una educación deformada, que tiene por intocables ciertos privilegios de clase cuando objetivamente no lo deben ser, atendiendo al conjunto de la sociedad. La Iglesia —clero y estamento seglar—tiene la obligación en determinadas circunstancias de sensibilizar las conciencias y mentalizar

las sobre una más justa distribución de los bienes, sin que ello signifique ana tematizar indiscriminadamente un sistema económico tan lleno de complejidades como el "capitalismo".

En la declaración de la comisión teológica internacional que con el título de "Promoción humana y Salvación cristiana" que figura al final del libro se --llega a la conclusión de que el examen de estas cuestiones pone de singular relieve la diversidad de situaciones que conocen las Iglesias locales en el seno mismo de la Iglesia católica. Esta misma diversidad, por otra parte, no deja de ser preocupante. Y puede que, a veces, el peso de las desigualdades sociales. -culturales y políticas se agrande hasta el punto de que lo que constituye la --unidad y el centro de la fe común parezca no poder superar la tensión y las rup turas. Los intercambios de ideas y de estudios realizados en el seno de la CTI han resultado claramente cuánto difieren las circunstancias de los diferentes pueblos. Pero, en la Iglesia, nadie habla por si solo. Es necesario que todos oigan el grito de sus hermanos donde quiera que se encuentren, de todos los que sufren tratos injustos, son explotados por el sufrimiento, endurecidos por la 🐇 pobreza y el tormento del hambre. En esto nosotros debemos aprender los unos de los otros, con el fin de no aplicar cada vez más, bajo una nueva forma, solucio nes erróneas, que en el curso de la historia de la Iglesia y de las sociedades humanas fueron puestas en práctica no sin muchos sufrimientos. ¡Como olvidar el ejemplo que representa a este propósito la exaltación radical de la dimensión politica;.

J.L. de S. T.

\*\*\* \* \*\*\* \* \*\*\*

#### ESPARA Y ONU - I (1945-46)

For: Alberto J. Lleonart y F.Mª Castiella. Consejo Superior de Investigaciones Científicas.-

En este primer volumen que publica el Consejo Superior de Investigaciones - Científicas de una colección sobre "España y Ony" que debidamente sistematizada y con oportunas anotaciones recoge una interesantísima documentación básica que permanecía guardada en los archivos correspondientes y desconocida, por tanto, - del gran público, e incluso de personas perítas en la materia, cuyo comentario y crítica sobre hechos relevantes de nuestro tiempo que empiezan a formar parte de nuestra historia política y diplomática, constituirán una glosa importante y necesaria de un momento de la vida pública española singularmente polémico, grave e incitante. Fue Castiella el autor de la idea de publicar esta documentación co mo material imprescindible para construir una obra de gran utilidad no sólo para los internacionalistas y, en general, los juristas especializados en Derecho Público, sino también para los historiadores y para otras profesiones conexas.

Precede al volumen un estudio preliminar sobre España y la organización internacional debido a la brillante pluma de Lleonart en el que este autor nos familiriza con la idea, o la realización a través de los tiempos, de una organización internacional dedicada a preservar la paz y la seguridad. Pax Romana fue una primera aproximación. La Cristiandad medieval vivió una cierta idea de un imperio universal. La Reforma y el nacimiento de los estados nacionales representaron fac

tores de ruptura. El sistema de equilibrio de poder fue ineficaz. Y la Santa — Alianza una simple asociación de soberanos. El "Concierto de Europa" estableció una especie de asociación de Estados durante el siglo XIX. Las Conferencias Internacionales de La Haya constituyeron etapas previas a la Sociedad de Naciones. La ONU aporta nuevas dimensiones institucionales, orgánicas, jurídicas, sociológicas, etc. Se pregunta Lleonart sobre el papel que se deba atribuir a España — en la elaboración doctrinal de esta gran idea de Organización Internacional y, en contestación, nos ofrece un sugestivo estudio histórico de la aportación de España al Derecho internacional y a los proyectos elaborados a lo largo de los siglos para asegurar la paz universal.

La documentación contenida en este volumen ha sido rigurosamente ordenada y dividida para su mejor comprensión en tres partes relativas, respectivamente, al año 1945, enero-junio de 1946, y octubre-diciembre 1946, que responden al de sarrollo del problema de la "cuestión española" en su primera fase cuyo término es la Resolución condenatoria y sancionadora de diciembre de 1946.

Las Conferencias a partir de la de Crimea (Yalta) con el Protocolo sobre — los acuerdos finales de 11 de febrero de 1945, la correspondencia a alto nivel, a partir de la de Franco-Churchill de febrero de 1945, las notas diplomáticas, — discursos políticos y diplomáticos en cámaras legislativas y en la Asamblea de — la ONU, los acuerdos, resoluciones, proyectos de resolución y enmiendas distribuidos cronológicamente, son interesantísimos y han de suscitar monografías y es tudios de toda índole. Son importantes los anexos con datos cronológicos sobre — la ONU y sobre sus relaciones con España, lista de los Estados Miembros de las — Naciones Unidas y Grupos de Estados y sus posiciones ante la "cuestión española". Debe mencionarse también la relación de fuentes documentales y bibliográficas que tanto ha de orientar al especialista. Finalmente son muy útiles los índices ana líticos.

Creemos sinceramente que este volumen nos ofrece una documentación sin cuyo conocimiento es imposible juzgar con alguna probabilidad de acierto la actividad diplomática española en los primeros años de la segunda postguerra mundial.

J.L. de S. T.

\*\*\* \* \*\*\* \* \*\*\*

#### SIGNO DE CONTRADICCION

Por: Karol Wojtyla - B.A.C.

Este libro de la BAC Minor, tan primorosamente presentado como todos los que constituyen esta biblioteca, contiene una verdadera joya: las meditaciones que - el Cardenal Wojtyla -actualmente Pontífice Juan Pablo II- expuso al Papa Pablo VI y a los prelados de la curia romana en la cuaresma de 1976, y su lectura - sosegada ilustra a todo creyente que desea profundizar su fe y le ayuda a descubrir a Dios en el mundo, en la historia y en su propia existencia. El hilo conductor de estas conferencias es la meditación sucesiva de los misterios gozosos, dolorosos y gloriosos del Santísimo Rosario. Como advertencia preliminar nos dice Karol Wojtyla que "los ejercicios espirituales consisten no sólo en una determina da serie de actos, de conferencias de oraciones, de concentración espiritual en una atmósfera de silencio. Están más bien en el interior de todas estas cosas -y también en la profunda intimidad del nuestro ser humano- como un particular "impulso hacia...: hacía Dios". Y si bien este impulso encuentra a veces dificulta-

des, cuando la vida se desenvuelve en una continua referencia religiosa, cuando es vida consagrada, unidad de continuo en la Eucaristía, entonces el impulso ha cia Dios brota de la integridad de nuestro ser y de nuestro actuar.

El mejor comentario que puede hacerse a este libro es el que hace en el -prólogo a esta edición española el Cardenal primado don Marcelo González: "Y es
que ofreciendo reflexiones tan a propósito para el Papa que las escuchaba, sean
éstas a la vez tan aptas para todo hijo de la Iglesia, para todo hombre o mujer
que, viviendo en el mundo, aman y quieran fortalecer su fe y su esperanza cristiana"

J. L. de S. T.

\*\*\* \* \*\*\* \* \*\*\*

#### MENSAJE A LA IGLESIA DE LATINOAMERICA

Por: Juan Pablo II.- B.A.C.

Ha tenido resonancia mundial el viaje de Juan Pablo II a Santo Domingo y México en peregrinación de fe, con fértil siembra de su mensaje evangelizador, - el del Vaticano II y el de la Evangelii Nuntiandi de Pablo VI. Esta nueva joya - editorial de la B.A.C. Minor recoge, a diferencia de otras ediciones, el texto - íntegro y oficialmente autorizado de todos los discursos del Papa a lo largo de las seis jornadas de su viaje.

Inicia el libro la poética oración de Juan Pablo II a la Virgen de Guadalupe que comienza con estas emocionantes palabras que tan familiarmente resuenan
en nuestros oídos:"¡Oh Virgen Inmaculada, Madre del verdadero Dios y Madre de la
Iglesia;". Y termina con el Discurso del Santo Padre a su regreso a Roma el l de
Febrero. Hay muchos pasajes de especial valor y urgencia para los propagandistas. Por ejemplo, éste del Discurso en Cuilapar a los indígenas y campesinos:"No
es justo, no es humano, no es cristiano continuar con ciertas situaciones claramente injustas. Hay que poner en práctica medidas reales, eficaces, a nivel local,
nacional e internacional, en la amplia línea marcada por la encíclica "Mater et
Magistra".

### ASOCIATIVA

#### CENTRO DE MURCIA

En el Centro de Propagandistas de Murcia pronunció una charla Juan Candela Martínez, profesor de la Universidad, sobre el tema: "LA FAMILIA EN LA SO-CIOLOGIA Y EN LA PASTORAL DE LA IGLESIA".

Desde 1973, dijo, la Conferencia Episcopal Española viene estudiando el tema de la familia y su pastoral. En la última asamblea plenaria se ha llegado a la elaboración de un documento base, sometido actualmente al voto por correo de los Obispos. Así mismo, el próximo Sínodo de los Obispos en 1980 estudiará - el tema de las tareas de la familia en el mundo contemporáneo. Y el Comité de - la Familia del Consejo de Laicos ha dado unas directrices sobre la pastoral familiar.

Es decir, que en la reflexión pastoral de la Iglesia la familia ocupa un lugar central. Y esta reflexión arranca de un conocimiento de la situación actual de la familia y de unos fenómenos en torno a ella, que son a nivel mundial:

- 1) El número creciente de divorcios, fruto de una legislación liberalizadora.
- 2) Número creciente de relaciones prematrimoniales y de embarazo de adolescentes.
- 3) Uniones consensuales, fuera de todo lazo institucional.
- 4) Familias donde solo existe uno de los padres.
- 5) Incidencia del trabajo de la mujer sobre la familia.

Hay un fenómeno común en todos estos fenómenos: la acentuación del individuo y de sus derechos soberanos. En la conferencia de población de Bucarest se inició el debate sobre el derecho de cada uno a tener o no hijos. Y nos pregunta mos: ¿Los niños -entonces- carecen del derecho natural a tener un padre y una madre? ¿El matrimonio deja de ser el origen y base de eso que se llama la familia?

¿Cuál es la situación en España? El cardenal Tarancón, en la XXX Asamblea plenaria del Episcopado, se refirió, en la sesión inaugural, a los grandes desafíos que la familia tiene hoy planteados:

- 1) Contestación amplia, sobre todo en la juventud, del matrimonio -institución eclesial y social-.
  - 2) El aborto como conquista de los tiempos modernos.
- 3) Planificación familiar y regulación de la natalidad: todos los medios se consideran lícitos para conseguir estos fines.
  - 4) Divorcio vincular.
  - 5) Relaciones prematrimoniales

Las respuestas que se piden a la Iglesia se orientan hacia una clarifica ción de la función que desempeña la familia en la Iglesia y en la sociedad; a considerar la sexualidad como signo y fuente de amor; a considerar la familia como escuela de valores evangélicos: amor, austeridad, justicia, comprensión y espíritu de trabajo.

Se achaca a la Iglesia el no ser madre comprensiva y compasiva, ser cobar de para lanzarse al camino abierto, y que los católicos no están preparados para el debate actual.

Ante todo ello la Conferencia Episcopal viene trabajando a través de encuestas entre movimientos familiares cristianos y entre familias para elaborar un documento de reflexión y orientación pastoral encaminado a cuidar la preparación al matrimonio, fomentar los movimientos familiares, atender a las familias en crisis, revisar los tribunales eclesiásticos, y establecer consultorios familiares y conyugales.

\*\* \*\*\* \*\* \*\*\* \*\*

#### MESA REDONDA SOBRE RELACIONES PREMATRIMONIALES

El día 22 de febrero se celebró en el Centro de la Asociación Católica de Propagandistas una mesa redonda sobre el tema de "Relaciones Prematrimonia-les".

Intervinieron varios alumnos del colegio de San Pablo de Molina, actuando de coordinador el consiliario del Centro don Angel Cuenca Molina.

\*\* \*\*\* \*\* \*\*\* \*\* \*\*\* \*\*

#### CONSEJO NACIONAL

En la reunión del Consejo Nacional de la Asociación celebrada en marzo bajo la presidencia de Abelardo Algora, informó José María Castro sobre el Forum - europeo, dando cuenta de que a finales de abril se reunirá el plenario de la -- CEAS con los dirigentes de los movimientos apostólicos seglares, con objeto de - organizar la creación del Consejo Nacional de Laicos, y se acordó que en función de la postura que se adopte en dicha reunión se estudiará la de la Asociación - ante la celebración del Forum europeo de 1980.

Se dió cuenta del reciente nombramiento de Abelardo Algora como Consejero de la Editorial Católica, y tras las intervenciones de todos los consejeros -- asistentes tomó la iniciativa el Presidente de A.C. de P. de la redacción de -- una Nota dirigida a EDICA con las sugerencias que dicho nombramiento ha suscita do en el Consejo.

El Consiliario Nacional D. Miguel Benzo informó sobre el "Seminario de ---pensamiento que, en contacto con la Escuela de Teología y el Consejo Nacional -- de la Asociación, ha preparado la Semana Teológica sobre el Tema "Influencia de

los cambios sociales en España en la vida religiosa", con intervención de los Sres. Martín Velasco, Maldonado, Cafarena, Pinillos y Srta. Teresa Oñate.

- El Presidente dio cuenta de la reunión celebrada con un grupo de propagandistas para reflexionar sobre la Asociación, y sugirió que en la próxima Asamblea General se proponga un programa sobre los modos concretos de presentar nuestra espiritualidad, y expuso un proyecto para dicha Asamblea que fue discutido.
  - El Sr. Samaniego informó sobre la Convivencia de Jóvenes.
- El Sr. Castro informó sobre las actuaciones del Club "Tomás Moro" y sobre las actividades del Centro de Madrid.

Los Sres. Algora, Alcalá y Langa informaron sobre la Fundación Universitaria San Pablo C.E.U.

- El Sr. Vara informó de la marcha del Colegio Mayor Universitario San Pablo.
- El Sr. Presidente informó sobre la Residencia San Alberto Magno y las previsiones de normas para el próximo curso.
- El Sr. Langa informó ampliamente de la marcha de Inmobiliaria Universitaria.
  - El Sr. García del Valle dió cuenta del rovimiento de Altas y Bajas.

#\*#\*#\*#\*#\*#